
 1 

Atitudes portuguesas face ao castelhano 
 
 

Fernando Venâncio 
Universidade de Amsterdam 

 
 

«Atitudes portuguesas face ao castelhano», inEva Guggenberger / Henrique 
Monteagudo / Gabriel Rei-Doval (eds.), Contacto de linguas, hibrididade,  

cambio: contextos,procesos e consecuencias,  
Santiago de Compostela, Consello da Cultura Galega / 

Instituto da Lingua Galega, 2013, págs. 315-326 
 
 

 
 
O primeiro gramático português, Fernão de Oliveira, nunca se 
enamorou de coisas castelhanas. Foi, a vida inteira, um defensor do 
que Portugal e os portugueses tinham de próprio. Na sua primeira 
obra, Gramática da linguagem portuguesa, de 1536, faz um apelo e 
traça um programa: «Não trabalhemos em língua estrangeira, mas 
apuremos tanto a nossa com boas doutrinas que a possamos ensinar a 
muitas outras gentes». Ao expor, adiante, a histórica conveniência de 
novas «letras» para novos sons (ou «vozes»), lança uma censura 
àqueles compatrícios que, uma vez no reino vizinho, adulteram o 
idioma nativo com sonoridades castelhanas. Desaprova, diz, «os que, 
como chegam a Toledo, logo se não lembram da sua terra, a que muito 
devem. E em vez de apurarem sua língua, corrompem-na com 
emprestilhos, nos quais não podem ser perfeitos» (Oliveira, 1933: 26). 
O termo emprestilhos é curioso. Trata-se de um neologismo e, mais, 
da sua única ocorrência conhecida. A aparência castelhana do 
vocábulo, devida ao sufixo, proporciona um efeito jocoso.  
 Oliveira ocupa-se, aí, da sonoridade do português. Nela reside 
já, acentua, uma salvaguarda política. «Tenhamos pois muito 
resguardo nesta parte, porque a língua e escritura é fiel tesoureira do 
bem de nossa sucessão». Esta preocupação ‘nacional’ torna-se mais 
premente quando o tema for o léxico. Afirma o autor que aqueles que 
tomam vocabulário português de fontes estrangeiras «desfazem muito 
na glória do ceptro e coroa do nosso reino». De igual modo, «cortam a 
perpetuidade dele [reino] os que de novo trazem nova língua à terra; 
porque a língua e a unidade dela é muito certo apelido do reino do 
senhor e da irmandade dos vassalos». Por isso, ajunta Oliveira, mesmo 
um rei estrangeiro, indo «senhorear» qualquer país, cuidará de 
«apartar sua língua e não na deixar corromper com alguma outra».   
 Não tenhamos dúvida: estas são afirmações intrinsecamente 
políticas. Fernão de Oliveira avisa os compatriotas de que a 
independência de Portugal não sobrevive à corrupção do idioma. Para 
o leitor de então, terá sido nítido, também, que a única verdadeira 
ameaça – linguística, e portanto política – provinha do castelhano. 
 Ignoramos se estes pontos de vista estavam generalizados na 
sociedade portuguesa. Sem dúvida que, confrontados com a questão, 



 2 

muitos exprimiriam convicções semelhantes. Mas a correcção política 
teria, nisso, considerável papel. Com efeito, as atitudes observáveis 
permitem concluir que, para a generalidade dos portugueses de 
Quinhentos e Seiscentos, o castelhano não foi sentido como um 
perigo. 
  Já em 1522, prefaciando o seu Dom Duardos, Gil Vicente se 
dirigira ao rei português, João III, no mesmo idioma em que escrevera 
a peça, o castelhano. Aí fazia notar ao «excelente príncipe y rey muy 
poderoso» a novidade, no seu teatro, de personagens nobres, 
coerentemente envoltas em «tan dulce retórica y recogido estilo». Em 
1540, será a vez de Francisco Sá de Miranda oferecer ao mesmo 
soberano uma Fábula do Mondego, oferecimento e poema exarados, 
ambos, no idioma de Castela.  

Um século mais tarde, em 1642, já consumada a Restauração, 
dedica João Salgado de Araújo ao príncipe Dom Teodósio o seu 
Marte portugués contra emulaciones castellanas, uma reivindicação 
da anterioridade histórica do reino de Portugal. A dedicatória assinala 
que a obra vai «en traje de castellano, no con ánimo de tránsfuga, mas 
(...) para que disfrazado pueda entrar por Castilla». Compreende-se 
que o manifesto queira ser legível no país vizinho, mas o disfarce 
ficou, assim, comprometido desde a primeira página de texto.  

Também a um rei português, Afonso VI (m. 1683), se dirige 
Jerónimo Baía, num romance de feição nacionalista, onde diz: «Si 
quisieres más victorias / Del Castellano ó Gallego, / Antes que nuestro 
valor / Los mate su propio miedo».  

Ao rei João V, que iniciou o reinado em 1706, se dirige 
Martim Correia de Sá, Visconde de Asseca, com um soneto em 
castelhano: «Tu grandeza, Señor, solo te nombre, / Y cuando 
incomprensible es tu grandeza / Cómo ha de comprenderse tanto 
Nombre?»). O autor havia militado na Guerra da Restauração. 
 Sabemos quanto foram numerosos os ensaios e tratados 
portugueses publicados em língua castelhana, visando mais vasta 
divulgação e o aliciamento de leitores do reino vizinho. Mas o que 
sobressai nas falas citadas (todas elas, note-se, exteriores ao período 
da Dinastia Dual, 1580-1640) é a naturalidade com que os autores se 
dirigem aos próprios soberanos no idioma do inimigo político.  
 
 
A presença social do castelhano  
 
Os estudos dedicados ao bilinguismo luso-espanhol costumam chamar 
a atenção para as declarações de distanciamento face ao castelhano 
feitas por autores que nele se exprimiam. Sempre considerei pouco 
elucidativa, para a problemática que nos ocupa, essa ambígua 
necessidade de desculpa no momento em que, não sem descaro, se 
pratica o que se diz lamentar. Certo: os motivos, recorrentemente 
expostos, são plausíveis. O castelhano é o idioma mais vastamente 
peninsular, goza de projecção europeia, além de ser particularmente 
acessível. É, portanto, veículo adequado para cantar, perante o mundo, 
as grandezas nacionais.  



 3 

Mas, exactamente por isso, dispensava-se a hesitação 
especiosa («como quer que a [língua] castelhana nos não seja tão 
familiar, parece-nos que para o fastio é mais apetitosa que a nossa», 
escrevia Nuno Fernandes do Cano em 1544), como se dispensava o 
trabalhoso rubor («el ser [la lengua portuguesa] tan buena la escurece / 
y la española es fácil para todos», palavras de Bernarda Ferreira de 
Lacerda em 1618). Mais informativos me parecem os testemunhos de 
um uso natural, não problemático, socialmente aceite, do castelhano 
no Portugal quinhentista e seiscentista. Passemos em revista alguns 
depoimentos dessa experiência.  
 Em 1555, escrevendo a comédia Aulegrafia, constatava Jorge 
Ferreira de Vasconcelos (1968: 128): 
  

Somos tão inclinados à língua castelhana que nos descontenta a 
nossa, sendo digna de maior estima, e não há entre nós quem perdoe 
a uma trova portuguesa, que muitas vezes é de vantagem das 
castelhanas, que se têm aforado connosco, e tomado posse do nosso 
ouvido, que nenhumas lhe soam melhor.  

 
Repare-se: as trovas castelhanas «têm tomado posse do nosso 
ouvido». Elas tornam-se, pois, a norma, o modelo de aferição. É 
precisamente o que, pela mesma altura, na Écloga 8 de Luís de 
Camões, diz o pastor Frondélio, convidando um companheiro a que 
atente em Aónia, que chora o marido morto (1963: 441): 
  
 Mas o som peregrino e piedoso, 
 Com que a formosa Ninfa a dor engana, 
 Escuta um pouco. Nota e vê, Umbrano, 
 Quão bem que soa o verso castelhano. 
 
Segue-se a magoada e final intervenção de Aónia, 43 versos redigidos 
no idioma vizinho, em que eles tão bem ‘soam’.  
 Essa noção de subalternidade do verso português provou-se 
duradoira. Ainda nos anos de 1660, o poeta bilingue Manuel de 
Galhegos afirmava a simpleza dele: «Quem agora se atreve a sair ao 
mundo com um livro de versos em português arrisca-se a parecer 
humilde: pois escreve numa língua cujas frases e cujas vozes se usam 
nas praças, o que não deixa de ser embaraço para a altineza».  
 O prestígio, e a simples utilidade, do castelhano são visíveis, 
mesmo gritantes, na sempre aludida obra Defensa de la música 
moderna, de 1649, de ninguém menos que o rei João IV, um 
melómano de renome. Ainda na viragem do século, no livro Luz e 
calor, de Manuel Bernardes, de 1696, a equivalência, na cena 
portuguesa, dos dois idiomas é suposta. Defende-se este autor de 
espiritualidade de quem lhe assacasse o tratamento de realidades 
pecaminosas em português, lembrando que, no país vizinho, tal 
procedimento é corriqueiro. Nada se adiantaria, pois, em silenciá-lo, já 
que portugueses podem lê-lo em espanhol, «que para nós é quase o 
mesmo idioma». É uma opinião singular em alguém que, brevemente, 
será contado entre os grandes clássicos portugueses. 



 4 

 Em 1721, oitenta anos após a época filipina, ainda o 
lexicógrafo Raphael Bluteau, aludindo à «hermana española» da 
língua portuguesa, sublinhava quanto ela era audível nos teatros e nas 
igrejas de Portugal (1721: 10):  
 

Todos los dias resuena en los theatros de Lisboa la discreción de sus 
comedias; en todas las fiestas, que en las iglesias de este Reyno se 
celebran, con sus coplas, villancicos y motetes, se alientan las 
armonías.  

  
De facto, basta percorrer os folhetos de Villancicos cantados na sé de 
Coimbra em 1708 ou 1713 por ocasiões festivas (vejam-se 
purl.pt/23744 e purl.pt/23745) para constatarmos a veracidade do 
relato. Era a língua castelhana a que soava em tudo quanto – dos 
templos à cena teatral – fosse espectáculo.  
 
 
Os juízos posteriores 
 
O entusiasmo pelo idioma vizinho haveria de resfriar, de modo 
acentuado, a partir dos anos de 1730. Penso que seis factores foram 
nisso decisivos: 1. a morte da última geração de portugueses bilingues, 
2. o prestígio de Camões, promovido a poeta ‘peninsular’, 3. o 
culteranismo castelhano, sentido em Portugal como extravagância de 
uma literatura decadente, 4. o enriquecimento das classes dirigentes 
portuguesas devido à expansão colonial, 5. a vitalidade da herança 
linguística galego-portuguesa, e 6. a descoberta do classicismo 
francês. Os testemunhos tornam-se, agora, sobretudo críticos das 
opções estéticas dos séculos anteriores. 
 Em 1746, o pedagogo Luís António Verney afirmava nunca ter 
podido entender «por que razão um português deixa a sua língua, para 
escrever na espanhola», um idioma, acrescentava, em que a maioria 
não brilhava grandemente. Mais violento se mostraria, cerca de 1790, 
o poeta Filinto Elísio, censurando o subserviente escritor bilingue: 
  
  As penas embebeu na hispana tinta 
  Tanto ao fundo que as penas esqueceram 
  Do seu idioma luso a cor nativa, 
  Para afagar com frases mendigadas 
  As orelhas dos duros vencedores. 
 
Igualmente crítico se confessou Almeida Garrett, em 1821, 
objurgando o dramaturgo quinhentista Jorge de Montemor, «pelo 
muito que escreveu nessa língua estranha». Fazendo-o, «não só privou 
a [língua] natural do fruto de suas tarefas», como causou importante 
dano «com o exemplo que abriu».  
 É uma posição desabrida, a de Garrett, mas provavelmente não 
a mais generalizada. Algum tempo mais tarde, em 1862, o grande 
doutrinador António Feliciano de Castilho sublinharia a patente 
contiguidade dos dois idiomas, propondo mesmo um revigoramento 
do português através da língua vizinha. 



 5 

 
Na leitura do castelhano, se hoje em dia a frequentássemos como 
cumpria, bem fácil e bem agradavelmente pudéramos nós retemperar 
ainda hoje o bom falar vernáculo. 

 
Em Portugal perdurava, pois, uma corrente de opinião favorável ao 
espanhol. Longe de ser visto como ameaça, ele era, pelo contrário, 
considerado de leitura obrigatória e, mais, julgado útil para o 
robustecimento do idioma nacional.  
 Em 1978, o ensaísta Eduardo Lourenço, comentando em 
«Psicanálise mítica do destino português» o período de bilinguismo 
luso-espanhol, escrevia (2010: 27):  
 

O problema da independência nacional não tinha então o perfil que 
a historiografia romântica e nacionalista lhe atribuirá. Hoje, todos os 
escritores que nós celebramos dentro desses sessenta anos 
«filipinos» seriam, pura e simplesmente, colaboracionistas. A 
verdade é que não há na sua actividade literária sombra de má 
consciência.  

 
Isto vale decerto para a era filipina, mas igualmente para o conjunto 
desse longo período de bilinguismo, que se inicia por 1450 e se 
prolonga até cerca de 1730. São quase três séculos, em que o 
castelhano se foi tornando – com naturalidade, e só sob débeis 
protestos – língua da corte, da poesia, do púlpito, do palco, do canto 
religioso e profano. Era o idioma das obras de consulta, dos livros de 
ciência e espiritualidade. Hoje, todo esse lado da História está 
eficientemente apagado da memória cultural portuguesa, como uma 
inconveniência, ou uma vergonha. Mas é em vão. A língua portuguesa 
carrega, para sempre, o fruto dessa prolongada, e intensa, presença do 
prestigioso castelhano na vida social e cultural do País. Durante esses 
séculos, o português embebeu-se avidamente de materiais castelhanos. 
Eles são, em largas centenas, ainda hoje correntíssimos. 
 Venho levando a cabo a investigação desse processo de 
castelhanização do português quinhentista e seiscentista. Dessa 
pesquisa, destaco o rastreio dos ‘deverbais regressivos’ (Venâncio: 
2012a). Nada menos que 280 formas criadas em Castela – desde 
alinho, aposta, arrimo, passando por desacato, desacerto, desengano, 
até sobressalto, sustento ou tempero, tropeço – foram sendo 
transferidas para o português, através de leituras e outros contactos 
com o castelhano, ou pela via privilegiada, e particularmente eficiente, 
dos utentes bilingues. Na obra de autores importantes, como os 
clássicos Gil Vicente, Luís de Camões, Francisco Manuel de Melo, 
António Vieira e Manuel Bernardes, acumulam-se as primeiras 
atestações dessas formas, tal como de numerosos outros 
castelhanismos lexicais e fraseológicos.  
 
 
 
 
 



 6 

A negação da castelhanização 
 
É provável que os portugueses dessa época, mesmo os mais doutos, 
estivessem inconscientes da castelhanização que sob os seus olhos se 
processava, e de que alguns deles eram eficazes agentes. Alusões a 
‘novidades’ de proveniência castelhana, só achamos uma, em obra do 
filólogo Duarte Nunes de Leão, exposta abaixo.  

Mesmo mais tarde, em 1765, Verney falará na conveniência de 
não «encher» o idioma de «francesismos e italianismos», e Garrett, em 
1846, usando o termo «abandono», fará o aparte: «passe o galicismo». 
Em finais do século XVII, damos com a expressão «como dizem os 
franceses». Só em 1854, numa crónica de José de Alencar, 
encontramos «como dizem os espanhóis». A designação de 
«espanholismo» surge em 1858, a de «castelhanismo» é mais tardia 
ainda.  
 Em parte, esta cegueira – ou intrínseca incapacidade de ver – é 
explicada pela singela ignorância, mesmo entre gente estudiosa, do 
que fosse, ou não fosse, vocabulário de Castela. Em Origem da língua 
portuguesa, de Duarte Nunes, de 1606, encontramos o capítulo «Dos 
vocábulos que os Portugueses têm seus nativos, que não tomaram de 
outras gentes que nós saibamos». Entre as centenas de palavras 
elencadas, são numerosas as que português e castelhano 
compartilham. São bastantes, até, as portuguesas provindas do idioma 
vizinho. Só na letra A, assinalem-se estas: acalentar, acepilhar, 
achacoso, acossar, airoso, alento, apanhar, arregaçar, arremeter, 
atinar, atropelar.  

Mas a convicção de Nunes revela-se forte. Noutro capítulo 
(«Porque os Portugueses não usurparam tantos vocábulos dos 
Castelhanos como tomam de outras nações mais remotas»), o autor 
sublinha essa peculiaridade portuguesa, vincando que «antes parece 
que [os portugueses] fogem de se parecerem com eles [os castelhanos] 
na língua. A razão é que»... E, quando esperaríamos uma exposição de 
índole estrutural, ou histórica, verificamos que a lusa aversão ao 
castelhano se deve à divergência das terminações -m e -n, e à presença 
em castelhano de ditongos como ie e ue. É com infinita seriedade que 
estas inanidades são expostas. 

Quanto a vocábulos, havê-los-á, ainda assim, tomados ao 
castelhano? Se sim, escreve o filólogo, eles datam da época de união 
das Coroas (de, portanto, 25 anos antes) e são em bem menor número 
do que os portugueses passados ao castelhano. Duarte Nunes 
exemplifica com os castelhanismos lástima, regalo, bilhete, 
camarada, que não podem medir-se com mimo, brinco, menino, 
desenfadar, festejar, marmelada, serão «e outros mais que os 
Castelhanos tomaram de nós» (1606: 129). Em suma: a influência do 
idioma de Castela, sendo escassa, era, afinal, recente.     

Seja referido que menino é forma castelhana arcaica que, tendo 
transitado ao português, daí reentrou, aliás sem grande êxito, na língua 
de origem. O verbo festejar, de procedência italiana, divulgou-se em 
castelhano incomparavelmente mais cedo que em português. Além 
disso, um bom número de supostos lusismos do castelhano deverão 



 7 

ser, historicamente, galeguismos. Tais informações não estavam, 
compreende-se, ao alcance dos contemporâneos. 

Em 1626, Manuel Severim de Faria, nos seus Discursos vários 
políticos, não demonstra melhor percepção das exclusividades 
portuguesas. Aí escreve (1626: 74):  

 
Das palavras que se não acham nas outras línguas senão só na 
portuguesa seja exemplo aderência, agasalhar, alvoroço, atinar, 
bonina, enxergar, encampar, encarar, jeito, inçar, lembrança, 
magoar, mavioso, praguejar, pairo, pairar, primor, tomar-se de 
alguma coisa, mano, saudade, sôfrego e outros muitos. 

 
Ora, esta lista contém não menos de 9 vocábulos igualmente 
castelhanos: adherencia, agasajar, alboroto, atinar, encarar, pairo, 
pairar, primor e hermano (origem do português mano). Como se tal 
não bastasse, outros 7 são patrimoniais também em galego: enxergar, 
jeito, inçar, lembrança, magoar, praguejar, saudade. Só os restantes – 
bonina, encampar, mavioso, tomar-se de (p.ex. de amores) e sôfrego – 
são, de facto, exclusivos do português. Anote-se que aderências tinha, 
já desde Gil Vicente, o valor de 'bons contactos', 'favorecimentos', 
'protecções poderosas', sobretudo na corte. 
 Estes textos de Duarte Nunes e de Severim seriam 
apresentados como exemplares no engrandecimento do idioma, na 
conhecida obra antológica Paladinos da linguagem (três edições entre 
1921 e 1926) do divulgador Agostinho de Campos. 
 Mas também Francisco Manuel de Melo e António Vieira hão-
de negar que o português tirou proveito de outros idiomas. O jovem 
Melo felicita, em carta de 1634, um seu conhecido por uma obra 
aparecida em castelhano. A carta é redigida, ela também, nesta língua. 

 
Yo he leido esta Politica, que V.M. escrivio en lengua Portuguesa, y 
hiço agora traduçir en la Castellana (…). Una tal obra, impiedad 
fuera hacella sepultar en solo nuestra nacion; ni era justo la inoraran 
las otras, que della no menos que los nuestros necessitan. Pero no 
por esto se piense que hemos ido a buscar caudal a las lenguas 
estrañas; ventura sy, que la nuestra no halló en aquellos, que la han 
debido favor más grande.  

 
Vieira, exarando em 1678 uma ‘aprovação’ da terceira parte da 
História de São Domingos, de Frei Luís de Sousa, afirma acerca da 
obra:  
 

A linguagem, tanto nas palavras como na frase,  é puramente da 
língua em que professou escrever, sem mistura ou corrupção de 
vocábulos estrangeiros, os quais só mendigam de outras línguas os 
que são pobres de cabedais da nossa, tão rica e bem dotada, como 
filha primogénita da latina.   

 
Nem num caso nem no outro há qualquer alusão explícita ao 
castelhano. Fala-se em «outras línguas», em «lenguas extrañas». Mas 
o latim não mereceria tais censuras, e o francês não estava, por então, 
no horizonte. Era a língua de Castela, sem engano possível, a principal 



 8 

candidata aonde os portugueses, ‘pobres de cabedais’, iriam ‘buscar 
caudal’. Parece claro: na mente dos dois mais importantes autores do 
Portugal seiscentista, era profunda a convicção de uma imunidade do 
português face ao idioma da Meseta. Que os dois tenham sido, 
exactamente, os mais activos castelhanizadores do seu século, eis o 
que nos dá a medida de um vasto equívoco.  
 
 
Uma agenda patriótica 
 
A castelhanização quinhentista e seiscentista do português foi, temos 
de constatá-lo, um processo invisível, inapreciável para os 
contemporâneos. Ninguém, então, dispunha de quadro mental para 
observá-lo, e sequer para concebê-lo.  

Tudo indica que a reivindicação de uma independência política 
tornava impossível qualquer clarividência nesse terreno. Esta ‘venda’ 
mental, ideológica, fornece-nos uma explicação para a invisibilidade 
do processo. Para isso contribuía a ausência de perspectiva histórica. 
Os idiomas eram concebidos como realidades estáticas, definitivas, 
construídas de materiais existentes ‘desde sempre’. Vaivéns ou 
permutas só eram admitidos se iniludíveis. Isto é, como para Duarte 
Nunes, quando fossem recentes.  
 Outra explicação está na noção, então vigente, da nação 
portuguesa como pertencente a um conjunto ‘Hespanha’, mesmo se 
dominado pela sumptuosa e dinâmica Castela. Nada do que seja 
‘espanhol’ nos é estranho: esta parece ser a convicção de uma parte 
significativa da intelectualidade lusa, à época. Aí deverá fundar-se a 
boa consciência, ou a leviandade, com que em Portugal se geriu a 
proximidade linguística castelhana. 
 Mas existe outra explicação ainda, que formulei em estudos 
anteriores (Venâncio: 2012a, 2012b). É, ela também, de ordem 
ideológica, mas pressupõe níveis ainda mais profundos de 
inconsciência, e envolve uma ‘agenda patriótica’. De modo sucinto, 
expõe-se assim: a apropriação de materiais castelhanos correspondia a 
uma aspiração, inexprimível por natureza, mas vivamente actuante, de 
dotar o português daquelas mesmas virtudes – a clareza, a distinção, o 
carácter universalizável – que se reconhecia ao idioma de Castela. 
Uma vez atingido esse patamar, a língua portuguesa poderia competir, 
de igual para igual, com a castelhana. O génio vencedor dos 
portugueses faria o resto. A tradução política desse programa 
linguístico era o sempre sonhado, e sempre procurado, domínio 
português sobre a Península. Com uma Lisboa capital dessa 
Hespanha, evidentemente.  
 
 
Concluindo: o sonho ibérico 
 
Em Abril de 2006, o ministro português das Obras Públicas, Mário 
Lino, visitou Santiago de Compostela para dar uma conferência sobre 
«El papel de las infraestructuras en el desarrollo del Noroeste 



 9 

Peninsular». Segundo o jornal Faro de Vigo, terá feito, entre outras, 
as seguintes declarações: «Soy iberista confeso. Tenemos una 
historia común, una lengua común y una cultura (?) común. Hay 
unidad histórica y cultural e Iberia es una realidad que persigue 
tanto el Gobierno español como el portugués». É provável que o 
ministro se tenha expressado, de facto, em espanhol. Assim fazem 
habitualmente, em Espanha, os dirigentes portugueses.  
 Em Outubro de 2012, João Malaca Casteleiro, membro da 
Academia das Ciências de Lisboa, e importante mentor da AGLP 
(Academia Galega da Língua Portuguesa), interveio em Ourense 
numa sessão solene desta colectividade. No final da alocução, 
recomendou aos seus anfitriões: «Não tenham medo do bilinguismo, 
ou seja, da convivência pacífica entre duas línguas que são irmãs na 
ascendência linguística, que são próximas, e pujantes, não apenas na 
Península Ibérica, mas também na América do Sul e no Mundo. 
Trabalhando em conjunto, o Português e o Espanhol constituirão 
talvez o maior bloco linguístico do Mundo».  
 Não insistamos na deselegância de dois portugueses que assim 
se exprimem em território galego. A pura ignorância da realidade 
galega é congénita nas elites portuguesas. Fixemo-nos, antes, na 
naturalidade com que indivíduos com responsabilidades, expõem, em 
circunstâncias públicas e protocolares, o modo como a Espanha e o 
espanhol se integram na sua concepção da língua portuguesa. 
 É um facto: o espanhol e a Espanha continuam, hoje ainda, a 
fazer parte da auto-imagem de portugueses influentes, por mais 
informe, ou inconfessável, que essa imagem seja. Pode a secular 
altanaria espanhola continuar a olhar Portugal como quantidade 
desprezável: o português não desiste do seu sonho ibérico. É um 
sonho fútil, quase obsceno. Mas ele persiste, inspirador, animoso, ao 
longo dos séculos.  
 
 
 
  
 
Bibliografia principal 
 
A ortografia portuguesa foi actualizada (ignorando o «Acordo 
Ortográfico 1990»). 
 
 
Bluteau, Rafael (1721): «Prosopopea del idioma portuguez a sua 
hermana la lengua castellana», Diccionario castellano y portuguez, 
Lisboa 
 
Camões, Luís de (1963): «Écloga 8», Obra Completa, ed. António 
Salgado Júnior, Rio, de Janeiro, Aguilar (ms.: 1555) 
 
Faria, Manuel Severim de (1626): Discursos vários políticos, Évora 
 
Leão, Duarte Nunes de (1606): Origem da língua portuguesa, Lisboa 



 10 

 
Lourenço, Eduardo (2010): O labirinto da saudade, Lisboa, Gradiva 
(1ª ed., 1978) 
 
Oliveira, Fernão de (1933): Gramática da língua portuguesa, ed. 
Rodrigo de Sá Nogueira, Lisboa (orig.: 1536) 
 
Vasconcelos, Jorge Ferreira de (1968): Comédia Aulegrafia, ed. 
António A. Machado de Vilhena, Porto, Porto Editora (ms: 1555) 
 
Venâncio, Fernando (2012a): «O espanhol proveitoso. Sobre 
deverbais regressivos em português», Santa Barbara Portuguese 
Studies, XI, 6-41 
 
Venâncio, Fernando (2012b): «José Saramago e o idioma português», 
volume colectivo, Frank & Timme, Berlim (no prelo)  
 
saiu como 
«José Saramago e a iberização da língua portuguesa», in Burghard 
Baltrush (ed.), "O que transformou o mundo não foi uma utopia, foi 
uma necessidade": Estudos sobre utopia e ficção em José Saramago, 
Berlin, Frank & Timme GmbH Verlag, 2014, págs. 95-126 
 


